(CADERNO DE SABADO, JORNAL DA TARDE, 19/10/1999)

“UMA ANALISE DO TRAUMA DE INFANCIA DA MODERNIDADE.
Por Elias Thomé Saliba

1848 foi talvez um dos anos mais tragicos da histdria européia no século
19. Neste ano, socialismo e nacionalismo ganharam forca e se concretizaram em
movimentos sociais até entdo inéditos na historia ocidental, fermentando um quadro
coletivo ja existente de recessdo, crise agricola, fome e profunda pauperizacédo social. Mas a
tragédia comecou quando se ergueram as barricadas de junho em Paris: milhares de pessoas
mortas nas batalhas de ruas, quase trés mil prisioneiros sumariamente trucidados ap6s a
derrota, enquanto outros 12 mil foram aprisionados e deportados para campos de trabalho
na Argélia. O grande tema de O velho mundo desce aos infernos, de Dolf Oehler, é o
esquecimento politico e social provocado por este evento traumatico da histéria mundial
que, praticamente, detonou a primeira grande crise de autoestima da modernidade
ocidental.

E certo que autores mais antigos que trataram do tema, em livros classicos,
como Georg Lukacs, Walter Benjamin, ou Sartre ja haviam estabelecido um vinculo
enfatico entre esta data e o inicio da literatura moderna - quando ndo enxergaram em 1848
0 verdadeiro ponto de partida historico da criacdo cultural contemporanea. Entre inimeras
analises da conjuntura revolucionaria de 1848 cujo epicentro estava na Franca, a
abordagem de Dolf Oehler destaca-se exatamente por ndo dar muita importancia aqueles
tedricos ou escritores que conseguiram um olhar de maior distanciamento em relacédo
aqueles acontecimentos tragicos- como Marx, Tocqueville ou Victor Hugo - e enfatizar a
importancia de escritores e testemunhos mais engajados, daqueles que, afinal, nao
conseguiram esconder — e nem esquecer — a sua frustracdo e a sua perplexidade face a
tragédia.

Todos sabemos 0 quanto nossa meméria funciona como um décil ministro
do interesse proprio e tanto as sociedades como os individuos, detém o poder de produzir o
seu proprio passado. No caso individual, a psicandlise mostrou, a saciedade, como as
neuroses, psicoses ou conflitos pessoais nascem exatamente da producdo desses

“esquecimentos”. E possivel a uma sociedade aplicar-se a producdo do seu proprio



esquecimento? Como a cultura conseguiu produzir este notavel esquecimento coletivo e,
afinal, como acabou por recalcar a memoria social desse autentico genocidio social que foi
18487

Oehler mostra que o esquecimento foi causado, em primeiro lugar, pelas
proprias condi¢bes de producdo e recepcdo dessa literatura. Alguns textos inspirados
diretamente pelo evento (como os dos anarquistas Joseph Déjacque ou Louis Ménard)
assim como muitas cang¢des politicas foram ou interceptados, destruidos e proibidos pela
policia, ou entdo impressos no exilio, por editoras mais ou menos obscuras, ndo raro as
expensas do proprio autor. Se décadas mais tarde, estes textos foram desenterrados e
reeditados, isso se deu de maneira pontual, isolando-0s de seu contexto tematico, historico e
literério. Quase todos estes escritos poderiam, entdo, ser classificados em trés categorias: 0s
ignorados, os esquecidos e os mal interpretados — sendo que 0s pertencentes a esta Ultima
categoria também cairam, a rigor, noutra forma de “esquecimento”.

Publicistas obscuros como Hippolyte Castille ou Ernest Coeurderoy, que
sentiram na pele os massacres de 1848, ressurgem, com seus escritos inflamados: “O 6dio,
o odio! Esse meu tinico amor.” vociferava Coeurderoy nos pasquins incendidrios; enquanto
Castille, esmerando-se em retratar o estado bruto e primitivo da revolta social, respondia:
“Odeio infinitamente porque amo sem reservas!”. Ochler ainda recupera aquelas figuras de
combatentes sociais que escovaram a historia a contrapelo como o russo Alexander Herzen,
talvez 0 mais patético dos autores de junho de 1848, porque nos seus escritos quem fala ndo
é um sébio, um juiz, um promotor, um agitador ou um teérico, mas um homem perturbado,
espicacado em seu desespero, impotente em seu 6dio. O engajamento generoso, 0 cinismo
impenitente e o distanciamento satirico fizeram de todos eles fortissimos candidatos a
categoria dos escritores ou esquecidos ou completamente ignorados. Esquecemos deles,
mas eles jamais se esqueceram de 1848. Incapazes de dominar seu Odio através do
pensamento e da escrita, de exorcizar a tragédia por meio da literatura, de sublimar o
trauma e transforma-lo, como tantos outros, num projeto de acdo politica, aporrinham o
leitor, repisando infinitamente o episodio, neurdticamente fixados no genocidio social de
junho de 1848. Seus escritos sdo singulares e desconcertantes, pois neles as imagens
adquirem vida, as figuras ganham existéncia independente de sua funcdo ideoldgica, e 0

leitor € menos doutrinado do que comovido e incitado a lembranca.



Apesar do genocidio, Oehler nos mostra que a revolucdo de 1848 na Franca
foi também uma revolucdo de belas palavras. Parece que toda a incontida energia do
Iluminismo com sua entranhada crenca na liberdade e na capacidade racional do homem
concentrou-se na literatura que antecede o evento de 1848. Mas apds o desastre, 0s
intelectuais percebem o desgaste das palavras, e quanto o Iluminismo havia se degenerado
em palavrorio e a linguagem da razdo e da humanidade havia se transformado em pura
hipocrisia. Também ai, o proprio cédigo semantico da época foi perdido e ajudou a
produzir o esquecimento, o recalque e o silencio. Em toda a primeira parte do livro,
utilizando uma técnica pontilhista, o autor se dedica a recuperar estes codigos perdidos,
quase que obrigando a sociedade da época a deitar-se no diva do analista para que - atraves
da livre associacdo das palavras — as neuroses e 0s recalques pudessem vir a tona.
Empreendimento brilhante, mas, de dificil acompanhamento pelo leitor destituido de um
conhecimento minimo da literatura da época. Ha que se ter em conta a verdadeira e
auténtica comunhao entre literatura e opinido publica naquela época, algo que talvez jamais
tenha se repetido no decorrer de toda a historia.

1848 foi um instante Unico da historia mundial de fraternizacdo ndo somente
da grande massa popular com a burguesia francesa, mas também da propria literatura com a
opinido publica. O principal meio desta Gltima fraternizacdo foi, sem duvida, a imprensa:
presenca macica dos escritores e poetas nos jornais; sucesso galopante dos romances-
folhetins; leitura intensa pelo pablico dos jornais e revistas que, por sinal ainda ndo tinham
adquirido aquele perfil puramente informativo que predominaria posteriormente. O jornal
poderia ser muito corretamente definido em 1848, com a frase definitiva de Hegel: “a biblia
cotidiana da humanidade”.

Mas escrever depois de 1848, quando Napoledo Il — chamado por Victor
Hugo, de “o pequeno” - assumiu o poder tornou-se um empreendimento dificil, messianico,
quase biblico mesmo, beirando ao impossivel. Novas palavras e outras atitudes estéticas
eram necessarias para falar sobre o velno mundo que ruia apds aquela carnificina insana e
cruel. A despolitizacdo forcada da literatura na década de 1850, proibiu aos escritores de
tomarem partido, de atacarem abertamente a sociedade da Restauracdo e 0 novo Império,
de exprimir as claras o seu luto, fosse pela liberdade perdida ou pela sua compaixdo pelo

povo miserdvel e derrotado. Obrigados a permanecer em Paris, centro cultural que Ihes



viabilizava a carreira literaria, os escritores se véem relancados sobre si mesmos, sobre o
siléncio do seu proprio mundo privado. E nos trés Gltimos capitulos do livro que Oehler
ensaia uma original releitura de escritores como Heinrich Heine, Baudelaire e Flaubert,
mostrando-nos, particularmente nestes trés casos, 0 quanto a melancolia da impoténcia
pode tornar-se uma forca literaria produtiva. Heine, com suas mensagens obtusas e cifradas
de subversédo para desarmar a censura; Baudelaire, com seu satanismo renitente, forcando o
leitor a um trabalho constante de luto e de imaginacdo; e Flaubert, com sua logica
inexorével, desprezo gélido e satira mordaz, utilizados, sobretudo no classico A Educacéo
Sentimental, apenas para esconder do leitor uma fé burlada, uma renlncia estoica e um
ceticismo desesperado.

Com uma interpretacdo refinada dos trés escritores, poetas e profetas da
primeira de uma longa série de inimeras crises de auto-estima da modernidade, Oehler
conclui seu imenso painel ensinando-nos que, afinal, recalques e esquecimentos coletivos
daquele grande genocidio de 1848, tornaram sempre possivel, quando ndo inevitavel, a sua

tragica repeticao.

*hhhhkhkkkkhkhhkiihhkhikkk



	Por Elias Thomé Saliba

